

| رقم الشاهد<br>في الأصل | رقم الحديث في<br>الأصل | رقم الحديث في<br>المقرر | الفصل        | الوحدة الثالثة             |
|------------------------|------------------------|-------------------------|--------------|----------------------------|
| ٧٣                     | ٧٤                     | ٤٧                      | [صفة الزكاة] | الوحدة الثانية:<br>الزكاة: |



# صفة الزكاة

٧٧ – ٧٤ عن عبدِ الله بنِ مُعاوية في، قال: قال النبيُّ عَلَيْ: ﴿ ثَلَاثُ مَنْ فَعَلَهُنَ فَقَدْ طَعِمَ الْإِيمَانِ: مَنْ عَبَدَ اللهَ وَحْدَهُ، وَأَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَعْطَى زَكَاةَ مَالِهِ طَيِّبَةً بِهَا نَفْسُهُ وَافِدَةً عَلَيْهِ كُلَّ عَام، وَلَا يُعْطِي الْهُرَمَةَ وَلَا الدَّرِنَةَ، وَلَا المُريضَة، وَلَا الشَّرَطَ اللَّئِيمَة، وَلَكِنْ مِنْ وَسَطِ أَمْوَالِكُمَّ، فَإِنَّ اللهَ لَمُ يَسْأَلْكُمْ خَيْرَهُ، وَلَمْ يَأْمُرْكُمْ بِشَرِّهِ»

رواه أبو داود ١٥٨٢ كِتَاب الزَّكَاةِ، بَابٌ فِي زَكَاةِ السَّائِمَةِ، وصحَّحه الألبانيُّ في «سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها» ٣/ ٣٨.



# أولًا: مقدمات دراسة الحديث

### ١. التمهيد:

لك صديق ميسور ذو مال، واصطحبك لأحد متاجر الهدايا لتساعده في اختيار هدية قيّمة لمخطوبته، وبعدما تم الشراء رد البائع إليه بعض النقود القديمة، فرفض استلامها وأصر البائع على ألا يعطيه غيرها، وأوشك أن ينشب بينها شجار، فهمسْتَ في أذن صاحبك: أنت رجل كثير الصدقة يمكنك أخذها وإعطائها أحد الفقراء؛ فإن الفقير يرضي بأي شيء، فقال صاحبك هذا حل، ولكن لا يليق أن نفعل ذلك وإن رضي الفقير؛ لأننا نتعامل مع الله قبل أن نتعامل مع الفقير، فأعجبك قوله وتساءلت: من أين جئت بهذا المعنى؟ فقال لك: علمت ذلك من حديث عبد الله بن مُعاوية الغاضريّ، ونحن نسوق إليك هذا الحديث، فهلُمَّ لدراسته لتؤكد ما أخبرك به صَديقك، وتزداد فوائد أخرى كثيرة.

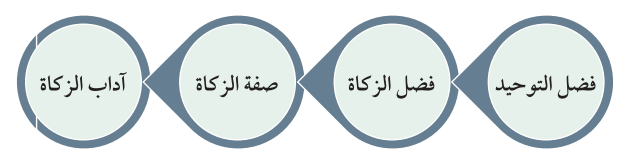
# ٢. أهداف الدرس:

عزيزي الطالب، يُتوقع منك بعد دراسة هذا الحديث أن تكون قادرًا -بعد عون الله تعالى - على أن:

- أترجم لراوي الحديث.
- ٢. تُوضح لغويات الحديث.
- ٣. تشرح المعنى الإجمالي للحديث.
  - ٤. تُبين ما يُرشد إليه الحديث.
- ٥. تُحدد الخصال الثلاث التي تحقق طعم الإيان.
  - ٦. تُوضح فضل التوحيد.
  - ٧. تُبرهن على مكانة الزكاة.
    - ٨. تستنتج آداب الزكاة.
  - ٩. تصف الهيئة الصحيحة لإخراج الزكاة.
- ١٠. تحسن إخراج زكاة مالك عند توفر شروط وجوبها عليك.

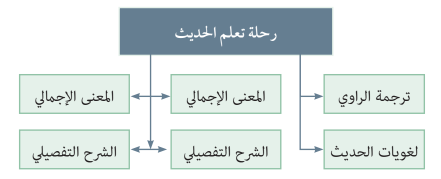
### ٣. موضوعات الحديث:

أخي الطالب، تضمَّن الحديث الشريف الذي ستدرسه -بعون الله تعالى- عددًا من الموضوعات المهمة، ومن أبرزها ما هو مُبيَّن في الخريطة التالية:



# ثانيًا: رحلة تعلم الحديث

أخي الطالب، الشكل التالي يُرشدك إلى العناصر الرئيسة المُكوِّنة لتعلم درس اليوم:



# ١. ترجمة راوى الحديث

هو: عبدُ الله بنُ مُعاويةَ الغاضريُّ، عِدادُه في الشاميِّين، نزل حِمْصَ، من غاضرةِ قَيْس، له صُحْبةٌ، رَوَى عن النبيِّ عِيْكَ حديثًا واحدًا، وهو ما بين أيدينا، وروى عنه: جُبيرُ بنُ نُفَيْلِ (٥٩٦).

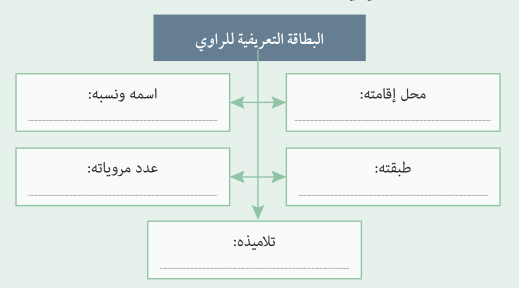


(٥٩٦) تراجع ترجمته في: "معرفة الصحابة" لأبي نُعيم ٤/ ١٧٨٤، و"الاستيعاب في معرفة الأصحاب" لابن عبد البرّ ٣/ ٩٩٥، و"أُسْد الغابة" لابن الأثير ٣/ ٢٩١.



### نشــــاط (۱) اقرأ ثم لخص

أولا: لخص معلومات الراوي في الخريطة التالية:



ثانيًا: الراوي لم يشاركه أحد في رواية هذا الحديث، ولم يروعنه إلا من طريق وحيد، حيث رواه عنه جُبيرُ بنُ نُفَيْلٍ وهذا النوع من الأحاديث يُطلق عليه في مصطلح الحديث

### ٢. لغويات الحديث:

| معناها                                                                                                                                                        | الكلمة      | ٩ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---|
| مبتدأ مرفوع، وجَوَّزَ الابتداءَ به مع أنه نكرة كونُه مضافًا إلى نكرة، فخُصِّص؛ فأصله: «ثلاثُ خصالٍ»، ثم حُذف المضاف إليه بعد ذلك، وعُوِّض عنه بالتنوين (٥٩٧). | ثلاثٌ       |   |
| فيه استعارة مكنية؛ حيث شبّه الإيان بشيء محسوس يُطعَم ويُتذوَّق ويُلتذُّ به، وحذف المشبَّه به، وأتى بشيء من لوازمه، وهو الطعم.                                 | طعم الإيهان |   |
| من الرَّفْد، وهو الإعانة، ومنه الرِّفْد: العطاء. والمراد: تُعينه نفْسه على أدائها(٥٩٨).                                                                       | رافدة عليه  |   |

<sup>(</sup>٩٩٧) انظر: "شرح سنن أبي داود" لابن رسلان ٧/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٥٩٨) قال الخطَّابُّي في "غريب الحديث" ١/ ٥٠٨: رافدة عليه: من الرَّفْد، وهو الإعانة، يقال: رفدْتُ الرجلَ

| معناها                             | الكلمة    | ٩ |
|------------------------------------|-----------|---|
| الكبيرة في السِّنِّ الضعيفة (٩٩٥). | الهَرِمة  |   |
| الجَرْباء (۲۰۰۰).                  | الدَّرِنة |   |
| رُذالة المال وأَسْوَقُهُ (٢٠١).    | الشَّرَط  |   |

# ٣. المعنى الإجماليُّ للحديث:

يروي عبد الله بنُ مُعاوية في عن النبي على أنه قال: «ثلاث مَن فعَلهنّ»؛ أي: ثلاث طاعات أو خصال من اكتسبهن. «فقد طَعِمَ طَعْمَ الْإيهانِ»: فالإيهان له طعمٌ وحلاوةٌ روحية نفسية قلبية، بانشراح الصدر، وطُمأنينة القلب، والأنس بالله تعالى. «مَن عبد الله وحده»: بالتوحيد وإخلاص العبادة لله تعالى، ولا يكون إسلامُ المرْء إلا به. «وأنه لا إله إلا اللهُ»؛ أي: وشَهِد أنه لا معبود بحق إلا الله تعالى، «وأعطى زكاة ماله طيِّبةً بها نفْسُهُ»: فإعطاء الزكاة بطيب نفس، لا يفعله إلا مؤمنٌ؛ لأن المال تُحبُّه النفوسُ وتَبخل به. «رافدة عليه كلَّ عام»؛ أي: تُعِينه نفْسُه على يفعله إلا مؤمنٌ؛ لأن المال تُحبُّه النفوسُ وتَبخل به. «ولا يُعطي الهرِمة»؛ أي: الكبيرة في السِّنِ الضعيفة. «ولا الدَّرِنة»؛ أي: الكبيرة في السِّنِ الضعيفة. «ولا الدَّرِنة»؛ أي: الجرْباء. «ولا المريضة، ولا الشَّرَطَ اللئيمة»؛ أي: أردأ المال وأرذله. «ولكن مِن وسَطِ أموالكم»؛ أي: أن الذي يخرج من وسَط المال، لا من الخيار ولا من الشرار. «فإنّ الله لم يسلَّلُكم خيرَه»؛ أي: فإن الله تعالى لم يطلب منكم أن تُخرجوا خيار أموالكم للزكاة. «ولم يأمرُكم بإخراج شِرار المال؛ إنها طلب الوسط.

# ٤. الشرح المفصَّل للحديث:

في هذا الحديث بيانٌ لأمور عظيمة من أمور الإسلام، لا يتحقَّق إيمانُ العبد، ولن يتذوَّق حلاوةَ الإيمان حتى تتحقَّق فيه تلك الأمور.

قوله: «ثلاث من فعَلهن؛ فقد طَعِم طعْمَ الإيان»: إجمالٌ لتلك الأمور قبل تفصيلها، وهذا

أَرْفِده رِفدًا، والرِّفْد: العطاء. وقال أبو عبيد الهروي في "الغريبين في القرآن والحديث" ٣/ ٧٦٠: أي تُعينه نفْسه على أدائها.

<sup>(</sup>٩٩٥) قال ابن الأثير في "النهاية في غريب الحديث والأثر" ٥/ ٢٦١: الهَرَم: الكِبَر. وقد هَرِم يُهرَم فهو هَرِم. جُعِل الهرَمُ داءً تشبيهًا به؛ لأن الموت يتعقَّبه كالأدواء.

<sup>(</sup>٦٠٠) قال ابن الأثير في "النهاية في غريب الحديث والأثر" ٢/ ١١٥: أي: الجرباء. وأصله مِن الدَّرن، وهو الوسخ.

<sup>(</sup>٦٠١) قال الخطابي في "غريب الحديث" ١/ ٥٠٩: الشَّرطُ: رُذالَةُ المال، كالصَّغِيرة والمُسِنَّة والأعْجَف والدَّبِر ونحُوها.

للتشويق والحثِّ على الاهتهام والعناية، كها ذكر العدد؛ لأنه أبعثُ في النفوس على استحضار الدِّهن؛ فإن الإنسان يضبط العدد، ولا بدَّ أن يُطابق العددُ المعدود، فإذا ذُكِر العددُ أولًا، استحضر الإنسانُ ذهنَه حتى يُطابق المعدود بالعدد (٢٠٢٠).

وقد استخدم النبيُ عَلَيْ الطَّعْم مع أمر قلبيً، وإن كان إنها يدخُل مع المأكول والمشروب من باب المجاز؛ فاستُعمل بمعنى الإصابة؛ كقوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَطْعَمُهُ فَإِنَّهُ مِغِيَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩]، وقوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَطْعَمُهُ فَإِنَّهُ مِغَدَ إِيمنِكُمْ فَذُوقُوا وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَلْيَضُ وُجُوهُ وَتَسُودُ وُجُوهُ وَقَلْما اللَّذِينَ السّودَتُ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرُهُم بَعَدَ إِيمنِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّذِينَ السّودَتُ وُجُوهُهُمْ الْكَفَرُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠١]، وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِالنِّينَا سَوْفَ نُصلِيهِمْ نَارًا كُلَّما نَضِيتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ٢٥]، وقوله تعالى: ﴿ فَذَاقَتُ وَبَالَ أَمْ مِهَا وَكَانَ عَنِيزًا مَرِيمًا فَاللَّهُ مَا يَكُودُ فَوْ إِللَّهُ مَا لَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلُولُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالًا المَعْلَى اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ ا

فشبَّه النبيُّ عَلَيْ الإيهانَ بالعسل وحُلْوِ الطَّعام؛ للجهة الجامعة بينهها، وهو الالتذاذُ، ومَيل القلب إليه (٦٠٤).

وطَعْم الإيمان الذي يَذوقه مَنْ هذه صفتُه: استلذاذُ الطاعات، وتحمُّل المشقَّات في رِضَا الله - عزَّ وجلَّ - ورسوله عَلَيْهُ، وإيثار ذلك على عَرَض الدنيا، ومحبَّة العبد ربَّه - سبحانه وتعالى - بفعل طاعته، وتَرْك مخالفته، وما يلقاه من انشراح صدره، وتَنْويره بمعرفة الله تعالى ومعرفة رسوله، ومعرفة مِنَّة الله تعالى عليه في أن أنعمَ عليه بالإسلام، ونَظَمَهُ في سِلك أُمَّة محمَّدٍ حير الأنام، وحبَّب إليه الإيمان والمؤمنين، وبغَّض إليه الكفر والكافرين، وأنجاه من قبيح أفعالهم وركاكة أحوالهم (٢٠٠٥).

قوله: «مَن عَبَدَ الله وحدَه» هذه الخصلة الأُولى من الحديث، وهي التوحيد وإحلاص العبادة لله تعالى، وهي التي لا يكون إسلامُ المرْء إلا بها؛ قال تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ وَاللّا بَعْبُدَ إِلّا اللّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ اللهِ كَيْفَ يَهْدِى ٱللّهُ قَوْمًا كَفُرُوا بَعْدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ اللهُ اللهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ اللهِ كَيْفَ يَهْدِى ٱللّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ اللّهِ اللهِ اللهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ اللهِ كَيْفَ يَهْدِى ٱللّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ اللّهُ عَرَالًا لا عَمْران : ٨٥ مَن يَبْتَغِ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ لا يَهْدِى ٱللّهُ وَمُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَرَالُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ وَمُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلنّهُ لا يَهْدِى ٱلفَّالِمِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥، ٨٥]، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ لا يَهْدَى ٱللّهُ اللّهُ عَرَالُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>٦٠٢) انظر: "شرح سنن أبي داود" للعباد الدرس رقم ١٩١.

<sup>(</sup>٦٠٣) انظر: "شرح المشكاة الكاشف عن حقائق السنن" للطِّيبيِّ ٢/ ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢٠٤) انظر: "شرح سنن أبي داود" لابن رسلان ٧/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٦٠٥) انظر: "المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم" للقرطبيِّ ١/ ٢١٠، و"شرح النوويِّ على مسلم" ١٣/٢.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١١٦]، وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائدة: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَمِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمْلُكَ وَلِكَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَمِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمْلُكَ وَلِكَ أَنْ مِنَ ٱلْخَصِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

والعبادة: غايةُ الخضوع والتذلُّل والانقياد، وهي عامَّةٌ لكلِّ ما يُتذلَّل به لله تعالى فيما أَمَر به، فيَشمَل كلَّ عبادة أَمَر الله بها (٢٠٦).

وقوله: «وأنه لا إله إلا الله»: هذا العطفُ حقُّه أن يكون مُقدَّمًا وُجودًا ورُتبةً؛ إذ لا يَعبُد الله وحدَه إلا مَن علم أنه لا إله إلا هو؛ لكنَّ هذا العطف سِيق لبيان المعطوف؛ كقوله تعالى: «ذَلِكَ خَيرٌ لَكُو وَأَطَهَرُ ﴾ [البقرة: ٢٣٢]، وربها كان من عطف الخاصِّ على العامِّ؛ فإن العِلْم بأنه لا إله إلا هو فرعٌ عن التوحيد الذي يَشمَل القول والاعتقاد والفعل (٢٠٠٠).

وقوله: «وأعطى زكاة ماله طيّبةً بها نفسُهُ»: هذه الخصلة الثانية التي ينال بها العبد، ويتذوَّق حلاوة الإيهان، وهي إعطاء الزكاة. وإنها ذكر هنا إعطاء الزكاة دون غيرها من الفرائض كالصلاة مثلًا أو الصيام؛ لأن المال ثُحبُّه النفوسُ وتَبخَل به؛ كها قال تعالى: ﴿وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَكَالَ اللهُ وَكَالَ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعِده؛ وَإِنّهُ لِللهُ يَلُهُ اللهُ وعِده ووعيده؛ ولهذا لما منعت العربُ الزكاة بعد النبيّ عَلَيْهُ، قاتَلَهم الصدِّيق على منْعها (١٠٨٠).



<sup>(</sup>٢٠٦) "التحبير لإيضاح معاني التيسير" للصنعاني ١٦٧/١.

<sup>(</sup>٦٠٧) انظر: "شرح سنن أبي داود" لابن رسلان ٧/ ١٦٥، و"التحبير لإيضاح معاني التيسير" للصنعائي ١ / ١٦٧.

<sup>(</sup>٦٠٨) انظر: "شرح ابن رجب للأربعين النووية" ص: ١٨٤.

## نشــــاط (۲) اقرأ ثم اكتب

تَشِعُّ حلاوة الإيمان في نفس المؤمن ومشاعره ومَداركه وحواسِّه وتصوُّراته، فيستقيم على الهدى، فيكون كمالُ حبِّه وطاعته لله تعالى، فيبذل من نفسه وماله، ويضحِّي طيبةً نفسُه بها يقدِّم؛ طلبًا لرضا الله تعالى. ولأهمية ذلك ذكر في أكثر من حديث ما يحقق تلك الحلاوة.

فعَنْ أَنَسٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ «ثَلَاثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ: مَنْ كَانَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمُوْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لللهِ ، وَأَنْ يَكُرَهُ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ اللهُ مِنْهُ، كَمَا يَكُرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ»(١٠٩)

وعَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، أَنَّهُ سَمِعَ النبيَّ عَيُّا ، يَقُولُ: «ذَاقَ طَعْمَ الْإِيمَانِ مَنْ رَضِيَ بِاللهِ رَبَّا، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا» (٦١٠).

أولًا: اقرأ الأحاديث الثلاثة ثم اجمع من خلالها الخصال التي تحقق للمسلم حلاوة الإيمان.

| حديث العباس 🙇 | حديث أنس 🖔            | حديث اليوم                    |
|---------------|-----------------------|-------------------------------|
| E. O          | عديت الس وي           | وديت اليوا                    |
|               |                       |                               |
|               | الثلاثة في خصلة مهمة. | ثانيًا: ستلاحظ اتفاق الأحاديث |
|               |                       | ما هذه الخصلة؟                |
|               |                       | ما أهميتها؟                   |
|               |                       |                               |
|               |                       |                               |
|               |                       |                               |
|               |                       |                               |
|               |                       |                               |
|               |                       |                               |

<sup>(</sup>۲۰۹) رواه البخاري ۱۱، ومسلم ۲۳.

<sup>(</sup>٦١٠) صحيح مسلم ٣٤.



# نشــــاط (۳) فکر ثم أجب

في حديث اليوم إشارة إلى الثمرة الدنيوية المتعلقة بالصدقة الطيبة، أما ما رواه أبو هُرَيْرَةَ في حديث اليوم إشارة إلى الثمرة الدنيوية المتعلقة بالصدقة الطيب، وَلَا يَقْبَلُ اللهُ إلَّا الطَّيِّب، وَلَا يَعْبَلُ اللهُ إلله أَعْظَمَ مِنَ الجَبَلِ، كَمَا يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فُلُوّهُ أَوْ فَصِيلَهُ الله (١١١). فهو يشير إلى ثمرة أخروية، في ضوء فهمك الحديث المدرس والحديث السابق، حدِّد ثمرة الذكاة الدنيوية والأخروية:

الثمرة الدنيوية هي:

الثمرة الأخروية هي:

واشترط في الإعطاء أن تكون نفْسه طيِّبةً بها، فلا يُعطيها مجبَرًا أو راغهًا؛ كحال المنافقين الذين ذكرهم الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَمَا مَنَعَهُمُ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ حَكُوهُواْ بِأَللَهِ وَبِرَسُولِهِ وَلاَ يَأْوُن الصَّكُوةَ إِلَّا وَهُمْ كُوهُونَ ﴾ [التوبة: ٤٥]. فإذا عرف العبد ربَّه، ذاق حلاوة عبادته، وطابت نفْسه بتحمُّل المشاقَّ، والإعراض عن الدنيا بإخراج الزَّكُوات منشرحًا بها صدرُه، وكثرة الصَّدَقات، وأفعال الخير؛ طلبًا لِما هو عند الله باقِ (١١٢).

# نشــــاط (٤) فكر ثم أجب



| من المحفزات الإدارية الحديثة التي تساعد على زيادة الإنتاج تطبيق مبدأ الاستمتاع بالعمل، برهن على سبق الإسلام للعالم بهذه القاعدة من خلال حديث اليوم. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |

وقوله: «رافدة عليه كل عام»؛ أي: تُعِينه نفْسه على بذل المال، ولا تمنعُه عنه، ولا تُحدِّثه بالمنع، فهي تَرفِده، من الرِّفد وهو المعاونة، أو من الرِّفد بمعنى العطاء. والضمير في «عليه» يعود على

<sup>(</sup>٦١١) رواه البخاري ١٤١٠، ومسلم ١٠١٤.

<sup>(</sup>٦١٢) انظر: "شرح سنن أبي داود" لابن رسلان ٧/ ١٧ه، و"التحبير لإيضاح معاني التيسير" للصنعاني / ١٦٧.

الإعطاء، الذي يدلُّ عليه قوله: «أعطى»(٦١٣).



# أنشـــاط (٥) اقرأ وحلَّل ثم أجب أُجب

بِذِل المال ليس بالأمر السهل ولا الهين على النفس؛ لذلك قال تعالى: وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِـ فَأُوْلَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ ١٦٠ التغابن:١٦ وهذه من العوامل التي تساعد المسلم على أداء الزكاة. استخرج من خلال النصوص التالية الوسائل التي تساعد المسلم على بذل المال وإخراج الزكاة وتحقيق الموعود في الحديث:

| الوسيلة | النص                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | قُلُ إِنَّ رَقِي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَيَقْدِرُ لَهُۥ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُ أَهُۥ وَهُوَ حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُ أَهُۥ وَهُوَ حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ٢٩. |
|         | وَأَنفِقُواْ مِنمَّا رَزَفَنكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْقِكَ أَحَدَّكُمُ ٱلْمَوْثُ فَيَقُولُ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرَنَيْ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلَحِينَ (١٠) المنافق ون: ١٠.                                             |
|         | إِنِّمَا نَطْعِمُكُورُ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُورَا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْأَنْ الْأَنسان: ١٠.                                                                                                                           |
|         | إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلُوةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلانِيةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَن تَبُورَ اللهِ فاطر: ٢٩.                                                                             |
|         | إِن تُقْرِضُواْ أَلَّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُضَعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَلَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَلَكُمْ وَلَلَّهُ شَكُورُ حَلِيكُمْ التغابن:١٧.                                                      |

وقوله: «ولا يعطى الهَرِمةَ، ولا الدَّرِنةَ، ولا المريضةَ، ولا الشَّرَطَ اللئيمةَ» هذا هو الشرط الثالث والخصلة الثالثة؛ ليتحقُّق بها طعمُ الإيمان في قلب العبد وروحه، وهو أن يُخرِج الطيِّب مما عنده، ولا يختار أخبثَ ما عنده ليدفعه إلى الفقراء، وهو كقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا ٓ أَخْرَجْنَالَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ۗ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا

<sup>(</sup>٦١٣) انظر: "شرح أبي داود" للعينيِّ ٦/ ٢٧٣.

أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ۚ وَٱعۡلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَكِمِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، وقوله تعالى: ﴿لَن نَنالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونِ ۚ وَمَا نُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٩٢].

وهذا الحديث خرج مخرجَ الغالب؛ فإن المرض في الحيوانات نادرٌ، ومُراد النبيِّ عَلَيْ تحذيرُ مَن ينتخبون أراذل أموالهم للصدقة، فأما مَن كان كلُّ ما عنده مريضٌ، فإنه يُجزئه أن يُخرجَ عنها المريض كذلك (١١٤).

وقوله: «ولكن من وسَطِ أموالكم» الوسطُ يأتي في اللغة بمعانِ مختلفة؛ منها الأفضلُ؛ كقوله تعالى: ﴿ قَالَأُوسَطُهُمْ أَلُوا لَكُوا لَوْ لَا لَتَكُمُ أَمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]؛ أي: بين طرقَى نقيضٍ، بين نقيضين؛ كقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكُ جَعَلَنَكُمُ أُمّنَةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]؛ أي: بين طرقَى نقيضٍ، بين الإفراط والتفريط، وهذا المقصود هنا؛ بدليل قوله: «فإنَّ الله لم يَسأَلْكُمْ حيرَه، ولم يأمُرْكم بشرّه»، وبدليل حديث أنس بن مالك ﴿ أن أبا بكر ﴿ كتب له الصَّدقة التي أمر الله رسوله ولا يُخْرَجُ في الصدقة هَرِمةٌ، ولا ذاتُ عَوار، ولا تَيْسُّ، إلا ما شاء المُصدِقة التي أمر الله رسوله «ولا تَيْسُ، ولا يُخْرَجُ في الصدقة هَرِمةٌ، ولا ذاتُ عَوار، ولا تَيْسُ، إلا ما شاء المُصدِقة الله على ذلك؛ فإن التيس: هو الفَحل من الماعز أو الغنم عامَّةً؛ فلا يأخذ الساعي المريض، ولا أفضلَ المال، وفي الحديث الذي رواه عن ابن عبَّاس عَنَّى أوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ الله، معاذًا إلى اليمن قال له: «إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَى قَوْم أَهْل كِتَابٍ، فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ الله، فَإِذَا عَرَفُ عَلَى قَوْم أَهْل كِتَابٍ، فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ وَلَيْتِهِمْ، فَإِذَا أَطَاعُوا بَهَا، فَخُذْ مِنْهُمْ، فَأَذَا الْعَاعُوا بَهَا، فَخُذْ مِنْهُمْ، فَأَذًا الله فَرَضَ عَلَيْهِمْ ذَكَاةً مِنْ أَمْوَالِهِمْ، وَثُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ، فَإِذَا أَطَاعُوا بَهَا، فَخُذْ مِنْهُمْ، فَأَذَا أَلَاهُ فَرَائِهِمْ فَأِذَا أَطَاعُوا بَهَا، فَخُذْ مِنْهُمْ،



<sup>(</sup>٦١٤) انظر: "شرح سنن أبي داود" لابن رسلان ٧/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٦١٥) رواه البخاريُّ ١٤٥٥. والمُصَدِّقُ: آخِذُ الصدقات الذي هو وكيل الفقراء في قبض الزكوات بأن يودِّيَ اجتهاده إلى أن ذلك خير لهم وحينة في. "شرح القسطلاني" ٣/ ٤٧.

<sup>(</sup>٦١٦) رواه البخاريُّ ١٤٥٨، ومسلم ١٩.



### نشـــــاط (٦) فكر ثم قَيِّمْ

# بيِّن رأيكَ في كل موقف مما يلي:

| الرأي | الموقف                                                                                                                                    | ٩ |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|       | خالد يمتلك قطيعًا من الأغنام والماعز، وكلها أصابها الهزال، وهو مرض غير مُعْد للإنسان، ورغم مرضها إلا أنه تصدق منها على الفقراء والمساكين. |   |
|       | سعيد يمتلك قطيعًا من المواشي، وعندما حان وقت الزكاة فإنه تزكى بأفضل ما عنده من فحول الجاموس والأبقار.                                     |   |
|       | إبراهيم تَعَوَّد دائمًا أن تكون صدقته على الفقراء والمساكين من الفاكهة التي أوشكت على الفساد.                                             |   |

### ٥. أحاديث للمدارسة:

طيبُ النفس بالصدقة مطلبٌ شرعيٌّ يثمر حلاوةً في القلب ولذةً في النفس، تدفع صاحب المال لمزيد من البذل لله تعالى، هذا ما يُقرِّره حديث اليوم، أما حديث أبي هُريرة في، قال: قال رسولُ الله عَلَيْ: «أَيُّهَا النَّاسُ، إن الله طيِّبُ لا يَقبَلُ إلا طيبًا، وإنَّ الله أمر المؤمنينَ بها أمر به المرسَلين، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الزَّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِبَتِ وَاعْمَلُواْ صَلِاطاً إِنِّ بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [المؤمنون: ١٥]، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الزِّسُ كُلُواْ مِن الطَّيِبَتِ مَا رَزَقُنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٢]، شم ذكر الرجُل يُطِيل السَّفَرَ أَشْعَتُ أَغْبَرَ، يَمُذُّ يَدَيْهِ إلى السَاء: يا ربّ، يا ربّ، ومطعمُه حرامٌ، ومشرَبُه حرامٌ، ومَلبشه حرامٌ، وغُذِي بالحرام، فأنَّى يُستجاب لذلك؟!»(١٧١). فيستكمل الصورة ليقرر بوضوح أهمية طيب المكاسب وأن هذا أمر للمرسلين قبل المؤمنين، لأن الله تعالى لا يقبل إلا الطيب، فلا يمكن للصدقة أن تكون طيبة إلا إذا كانت من كسبٍ حلالٍ طيِّبِ.

وهذا الحديث يُشير فيه النبيُّ عَلَيْهُ إلى مانع من موانع استجابة الدعاء.

وفي قوله عَيَّاتُهُ: "إِنَّ الله طيِّبُ" تسميةُ الله بالطيِّب، وهو بمعنى: القُدُّوس المنزَّه عن النقائص، والرذائل، وقبائح الأفعال والصفات، وأصل الطِّيب: الزكاءُ والطهارةُ والسلامة من الخُبث، ومنه سُمِّيت المدينة طابة وطَيْبة؛ لطهارتها من الشرك، وإذا أُطلِقَ الطيِّب في حقِّ العبد، كان

<sup>(</sup>۲۱۷) رواه مسلم ) ۱۰۱۵.

المراد منه المتعرِّيَ عن الجهل والفِسق، المتحلِّيَ بالعلم والصلاح (٦١٨).

ف الله عزَّ وجلَّ طيِّبٌ، وأفعال ه طيبةٌ، وصفات ه أطيبُ شيء، وأساؤه أطيبُ الأساء، واسمه الطيِّبُ، لا يصدُر عنه إلا طيبٌ، ولا يصعَدُ إليه إلا طيبٌ، ولا يقرب منه إلا طيب، فكله طيب، وإليه يصعَدُ الكَلِم الطيبُ (١١٩).

وتسميةُ الله بهذا الاسم دليلٌ على أنَّ أسماء الله ليست كلُّها المحصورة في حديث الترمذيِّ: «إِنَّ للهُ تَعَالَى تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا، مِائَةً غَيْرَ وَاحِدَةٍ، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجُنَّةَ: هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا لَهُ وَاللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْعَزِيزُ، الْجُبَّارُ، المُتَكَبِّرُ...» (١٢٠٠) فَوَ الرَّحْمَنُ الْعَزِيزُ، الْجُبَّارُ، المُتَكَبِّرُ...» (١٢٠٠) فإن «الطيِّب» ليس في تلك الأسهاء (٢٢٠).

وقوله: «لا يَقبَلُ إلا طبيًا»؛ أي: لا يَقبَل إلا الكسبَ الطيِّب؛ فإنه كونه طبيًا منزَّهًا عن الظلم يقتضي ألَّا يَقبل صدقة من مال مغصوب، أو مسروق، أو أُخذ على غير وجه حقِّ (١٢٢٠)؛ بل المراد أعمَّ من ذلك؛ فإنه سبحانه لا يَقبل من الأعمال إلا الطيِّب الخالص من الرياء والشرك والعُجْب، ولا يَقبل من الأموال إلا الطيِّب الحلال، كذلك في الاعتقاد، فلا يَقبَل الله تعالى شِركًا به ولا كُفْرًا، ويَغفِر ما دونَ ذلك، ويدخل ذلك كله في عموم قوله: ﴿ قُل لَا يَسَتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كُثْرَةُ ٱلنَّخِيثِ ﴾ [المائدة: ١٠٠](٢٢٢).

قوله: «وإن الله أمرَ المؤمنين بها أمر به المرسَلين»؛ أي: لا فَرْقَ بين الرسل وبين الأمم، فكلُّ مأمورٌ بطلب الحلال واجتناب الحرام (٦٢٤). وفيه تعليةٌ لشأن المؤمنين؛ حيث وجَّه لهم ما أمر به المرسَلين، فهم أهلٌ لذلك لإيهانهم ورفعة درجتهم (٢٢٥).

قوله: «ثم ذكرَ الرجُلَ يُطيلُ السفرَ» المقصود من هذا الرجُل هو الذي يُطيل السفر في الجهاد

<sup>(</sup>٦١٨) انظر: "إكمال المعلم بفوائد مسلم" للقاضي عياض (٣/ ٥٣٥)، و"الميسر في شرح مصابيح السنة" للتوربشتي (٢/ ٦٥٥).

<sup>(</sup>٦١٩) "الصلاة وأحكام تاركها" لابن القيم (ص ١٥١).

<sup>(</sup>٦٢٠) رواه الترمذيُّ (٣٥٠٧)، وقال: حديث غريب... ولا نعلم في كبير شيء من الروايات ذكر الأسماء إلا في هذا الحديث، وضعَّفه الألبانيُّ في "ضعيف الجامع الصغير" (١٩٤٥). وأصل الحديث متَّفَق عليه، رواه البخاريُّ (٢٧٣٦)، ومسلم (٢٦٧٧)، وليس فيه ذكر الأسماء.

<sup>(</sup>٦٢١) انظر: "الفتاوى الكبرى" لابن تيمية (٢/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٦٢٢) انظر: "المفاتيح في شرح المصابيح" للمظهري (٣/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٦٢٣) "جامع العلوم والحكم" لابن رجب الحنبلي (١/ ٥٩).

<sup>(</sup>٦٢٤) انظر: "المفاتيح في شرح المصابيح" للمظهري (٣/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٦٢٥) انظر: "شرح الأربعين النووية" لابن عثيمين (ص: ١٤٢).

والحجِّ وغيرها من أسفار الطاعات؛ إذِ الشَّعَث دليلٌ على الإحرام، فإنه لا يَجبُره شعثُه وغبارُه من إثم مَطْعَمِه ومَشرَبه. وإنها ذكر ذلك لأن الحاجَّ قد أثَّرَ به السفر، وأخذ منه الجهد والبلاء، وأصابه الشعثُ، وعلاه الغبارُ، فهو يدعو حينئذٍ وهو ظانٌّ ظنَّ اليقين أنه مُستَجابٌ له؛ فكلُّ ما فيه من التعب والنَّصَب إنها هو لله وفي سبيل الله؛ لكنَّه لا يُستجابُ له؛ لأنه مُتَلبِّسٌ بالحرام، وقُوته التي رفَعَ بها يدَهُ إلى ربه نشأت من الحرام (٢٢٦).

وقوله: «أَشْعَثَ أَغْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إلى السهاءِ، يا ربِّ، يا ربِّ» فيه بيانٌ لبعض أسباب استجابة الدعاء، وإن كانت لم تُجْدِ نفعًا، وهي:

- إطالة السفر، وإن كان السفر وحدَه يقتضي إجابة الدعاء؛ «لأنه مَظِنَّةُ حصولِ انكسار النفْس بطول الغُربة عن الأوطان، وتحمُّل المشاق، والانكسار من أعظم أسباب إجابة الدعاء (۱۲۷۰)»، فقد روى أبو هريرة في، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قال: «ثلاثُ دَعَواتٍ مُستَجاباتٍ لا شكَّ فيهن: دعوةُ الوالدِ، ودعوةُ المسافرِ، ودعوةُ المظلوم» (۱۲۸۰).
- حصول التذلُّل والتبذُّلِ في اللباس والهيئة؛ ولذلك كان النبيُّ ﷺ يخرج إلى الاستسقاء مُتبذًلًا متواضعًا؛ فعن عبد الله بن زيد ﴿ : ﴿ أَنَّ النبيَّ ﷺ استسقى فَقَلَبَ رِدَاءَه ﴾ (١٢٩)، ومدُّ اليدَيْنِ إلى السهاء؛ فقد روى سلهانُ الفارسيُّ ﴿ ، أن النبيَّ ﷺ قال: ﴿إن ربَّكُمْ تبارَكَ وَتَعَالَى حَيِيٌّ كريمٌ، يَسْتَحْيِي مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ إليه أن يَرُدَّهُمَا صِفْرًا ﴾ (١٣٠٠).
  - ٣. الإلحاح على الله، وتكرير ذِكْر ربوبيته، وهو من أعظم ما يُطلَبُ به إجابةُ الدعاء(٦٣١).
- ٤. أكلُ الحلال، في قوله: «ومطعمُه حرامٌ، ومَشْرَبُه حرامٌ، ومَلبسُه حرامٌ، وغُذِيَ بالحرام، فأنَّى يُستَجابُ لذلك؟!» دليلٌ على أن الأكلَ من الحلالِ شرطٌ في استجابة الدعاء.

وقوله: «فأنَّى يُستَجابُ لذلك» معناه: كيف يُستَجابُ له؟! فهو استفهامٌ وقَع على وجه التعجُّب والاستبعاد، وليس صريحًا في استحالة الاستجابة ومَنْعها بالكلية؛ إذ يجوز أن يَستَجيبَ

<sup>(</sup>٦٢٦) انظر: "الإفصاح عن معاني الصحاح" لابن هُبيرة (٨/ ١٢٨)، و"الميسر في شرح مصابيح السنة" للتوريش تي (٢/ ٦٥٥).

<sup>(</sup>٦٢٧) "جامع العلوم والحكم" لابن رجب الحنبلي (١/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٦٢٨) رواه أبو داود (١٥٣٦)، والترمذيُّ (١٩٠٥)، وابن ماجه (٣٨٦٢)، وقال الترمذيُّ: حديث حسن، وحسَّنه الألبانيُّ في "صحيح سنن أبي داود" (٥/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٦٢٩) رواه البخاريُّ (١٠١١)، ومسلم (٨٩٤).

<sup>(</sup>٦٣٠) رواه أبو داود (١٤٨٨)، والترمذيُّ (٣٥٥٦)، وابن ماجه (٣٨٦٥)، وقال الترمذيُّ: حسن غريب، وصحَّحه الألباني في "صحيح سنن أبي داود" (٢٢٦).

<sup>(</sup>٦٣١) انظر: "جامع العلوم والحكم" لابن رجب الحنبلي (١/ ٢٦٩).

اللهُ تَفضُّلًا وكرمًا منه سبحانه، ويجوز أن يَستَجيبَ ليكون ذلك إمْهالًا له، وقَطْعًا لحُجَّتِهِ أمام الله. فيؤخَذ من هذا أن التوسُّعَ في الحرام، والتغذِّيَ به، من جملة موانع الإجابة (١٣٢).

### ٦. من توجيهات الحديث:

- الحديث يُعَدُّ من أصول الإسلام، وجامعًا من جوامع الخير للمسلم في الدنيا والآخرة، وفيه بيانٌ لأمور عظيمة من أمور الإسلام، لا يتحقَّقُ إيهانُ العبد، ولن يتذوَّقَ حلاوة الإيهان حتى تتحقَّقَ فيه تلك الأمور.
- ٢. في قوله ﷺ: «طعم طعم الإيمانِ» دليل على أن الإيمان له طَعْمٌ وحلاوةٌ يتذوَّقها بقلبه مَن استكمل هذه الخصال الثلاث كما تُذاق حلاوة الطعام والشراب بالفم.
- ٣. ما ترَك النبيُّ ﷺ بابًا من أبواب الخير إلا دلَّ الأُمَّة عليه ورغَّبها فيه، واتَّخذ ﷺ في ترغيب الناس في الخير والأخذ بأيديهم إليه أساليبَ متنوعة ؛ جذْبًا لانتباههم، وتَشويقًا لهم؛ كي يُقبلوا على ما يدعوهم إليه ﷺ.
- ٥. سِرُّ حلاوة الإيهان راجعُ لكون الإيهانِ هو غذاءَ القلوبِ وقُوتها، كها أن الطعام والشراب غذاء الأبدان وقُوتها، ومَنْ وجَدَ حلاوة الإيهان، استلذَّ بالطاعات، وتَحَمُّلِ المشقَّاتِ فيها يرضي الله تعالى، ورسوله ﷺ، وآثر ذلك على عَرَضِ الدنيا؛ رغبةً في نعيم الآخرة، الذي لا يَبيد ولا يَفنى (٦٣٤).
- ٢. في الحديث النص على هذه الثلاث من الطاعات والخصال والأوصاف والخلال، مع أن خصال الخير والإيمان كثيرة؛ ما يدلُّ على عِظَم فَضْلِ هذه الثلاث الخصال.
- ٧. العبادة: غايةُ الخضوع والتذلُّلِ والانقيادِ، وهي عامَّةُ لَكلِّ ما يُتذلَّلُ به لله تعالى فيها أَمَر به، فيشمَل كلَّ عبادة أَمَر الله بها (١٣٥٠).
- ٨. في الحديث بيانٌ أن على المسلم أن يُخرِجَ الزكاةَ عن طيب نفس، فلا يُخرجها عن كراهية وعدم رضا وعدم ارتياح؛ لأن هذا حُكم الله، وهذا حتَّ أوجبه الله عزَّ وجلَّ في أموال

<sup>(</sup>٦٣٢) انظر: "المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم" للقرطبي (٣/ ٦٠)، و"جامع العلوم والحكم" لابن رجب الحنبلي (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٦٣٣) "المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم" لأبي العباس القرطبي (١/ ٢١٠).

<sup>(</sup>١٣٤) "شرح صحيح البخاري" لابن بطَّال (١/ ٦٦).

<sup>(</sup>٦٣٥) "التحبير لإيضاح معاني التيسير" للصنعاني (١/ ١٦٧).

- الأغنياء للفقراء؛ شُكرًا لله عزَّ وجلَّ على هذه النعمة، والزكاةُ من أسباب نهاءِ المال، وأسباب كثرته (١٣٦).
- ٩. في الحديث بيان أنه لا يُؤدِّي زكاة ماله طيِّبة بها نفسُه إلّا مؤمنٌ. وسببُ هذا أنَّ المال تحبُّه النفوسُ، وتَبخَلُ به، فإذا سَمَحتْ بإخراجه للهَّ عزَّ وجلَّ دلَّ ذلك على صحَّة إيهانها بالله، ووَعْده، ووعيده؛ ولهذا مَنَعتِ العربُ الزّكاة بعد النبيِّ عَلَيْهِ، وقاتلهم الصّدِّيقُ رضي الله عنه على منعها (١٣٧٠).
- ال الله إلا الله هي كلمة الإخلاص والتوحيد، ومعناها: لا معبود بحق إلا الله، فهي مشتملة على نفي وإثبات، نفي عام في أوّلها، وإثبات خاص في آخرها، النفي العام الذي في أولها هو نفي العبادة عن كل ما سوى الله، والإثبات الخاص الذي في آخرها هو إثبات العبادة لله وحده لا شريك له (١٣٨).
- ١١. قوله: «وَلَكِنْ مِنْ وَسَطِ أَمْوَالِكُمْ... إِلَخْ» فيه دليل على أنه ينبغي أن يُخْرِج الزكاة من أوساط المال، لا من شِراره، ولا من خياره (٦٣٩).
- 17. يجب على الداعية جذبُ انتباه السامع بالعبارات المُشَوِّقة، والإجمال ثم التفصيل الذي يُقرِّب المعلومة إلى المتلقِّي، وهذا فيه حثُّ على الاهتهام بها سيأتي.
- 17. الإنسان الصحيحُ يُدْرِكُ الطعوم على ما هي عليه، والمريض ببعض الأمراض قد يجد طعم العَسَلِ مُرَّا؛ فقد نقَصَ ذوقه بقدْرِ نقص صحته. وكذا القلب السليم من أمراض الغفلة والهوى، يذوق طعم الإيهان ويتلذَّذ منه ويتنعَّم به، كها يذوق الفمُ طعْمَ العسل وغيره من لذيذ الأطعمة ويتنعَّم بها؛ بل تلك اللذَّة الإيهانية أعلى (١٤٠٠).
- 12. يجد المؤمنُ حلاوةَ الإيمان، حيثُ انشراحُ الصدر، وطمأنينةُ القلب، والأُنسُ بالله تعالى، ومعرفتُه حقَّ المعرفة، بربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، حتى يصير الهوى في مرضاته تعالى، والمُنى فيما يُقدِّره حتى لو كان ظاهِرُهُ شرَّا.
- 10. ذاق طعم الإيمان من لم يطلب غير الله تعالى، ولم يشرع في غير طريق الإسلام، ولم يسلك إلا ما يوافق شريعة محمد على ولا شكّ في أن من كانت هذه صفتَه، فقد خلصت حلاوة الإيمان إلى قلبه، وذاق طعمه (١٤١).

<sup>(</sup>٦٣٦) "شرح سنن أبي داود" للعباد (٣/ ١٩١).

<sup>(</sup>٦٣٧) "جامع العلوم والحكم" لابن رجب الحنبلي (٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٦٣٨) "شرح سنن أبي داود" للعباد (٣/ ١٩١).

<sup>(</sup>٦٣٩) "نيل الأوطار" للشوكاني (٤/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٦٤٠) انظر: "مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح" للطيبي (١/ ٧٤).

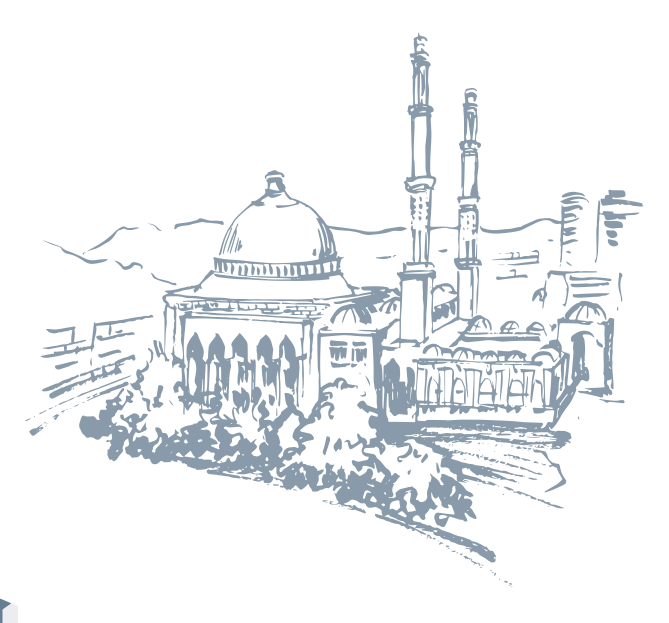
<sup>(</sup>٦٤١) انظر: "الكاشف عن حقائق السنن" للطِّيبيِّ ٢/ ٤٤٦.

## من رقيق الشغر

يا مَنْ تَصَدَّقَ مالُ الله تَبْذلُهُ في أُوجُهِ الخير ما لِلهال نُقصانُ كُمْ ضاعَفَ اللهُ مالًا جادَ صاحِبُهُ إِنَّ السَّخاءَ بِحُكْمِ اللهِ رضوانُ

إِنَّه عَبْدُ مالِه حَيْثُ وَلَّى لا تَرَاهُ إِلَّا لَحُوحًا مَلُولا

خَابَ سَعْيُ الفتي يَرُوحُ ويَغْدُو جَاعِلًا هَمَّهُ الثَّرَاءَ الْجَلِيلا يَكْنِزُ الْمَالَ لا يَجُودُ بِقِرْشٍ وَيَظُنُّ الإنْفَاقَ إِثَّا وغُولا



## ثالثا: التقويم

### س ١: اختر الجواب الصحيح فيها يلى:

- أ. لفظ رافدة في الحديث تعنى:
  - معينة. إجابة صحيحة
    - اقادمة الماق
    - متصدقة.
- ب. بدأ الحديث بخصلة مَنْ عبدَ الله وَحْدَه لأن الإيان:
  - نتيجة لأداء العمل.
  - شرط لقبول العمل. إجابة صحيحة
    - بيان لمراحل العمل.
- ت. قوله عَلَيْ في الحديث: ولا يُعطي الهَرِمة، ولا الدَّرِنة، ولا المريضة تطبيق لقوله تعالى:
- وَأَنفِقُواْ مِنَمَّا رَزَقَنْكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَآ أَخْرَتَنِيٓ إِلَىٓ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّتَ وَأَكُن مِّن ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللّافقون: ١٠.
  - وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ مُرْحَمُونَ ١٠٥٠ النور:٥٦.
- وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَنْ تُغْمِضُواْ فِيهِ البقرة: ٢٦٧. إجابة صحيحة

# ث. هذا الحديث يُرشدنا إلي:

- التأدب مع الله عند إخراج الصدقة. إجابة صحيحة
  - التأدب مع الرسول ﷺ عند مخاطبته.
  - التأدب مع الأغنياء عند جمع الزكاة.
  - ج. يفضل أن تكون الزكاة من..... المال:
    - شرار المال.
    - أوساط المال. إجابة صحيحة
      - خيار المال.
    - ح. راواي الحديث رَوَى عن النبيِّ عَيْكَةٍ
    - محديثًا واحدًا. إجابة صحيحة
      - حديثين.
      - ثلاثة أحاديث.

|    | س٣ بين أهمَّ صفاتِ الزكاةِ التي تضمن لها القبول عند الله تعالى.      |
|----|----------------------------------------------------------------------|
|    | س٤: وضح فضل التوحيد من خلال استهلالِ الحديثِ بذكر عبودية الله تعالى. |
|    | س٥: استنتج اثنين من آداب الزكاة الواردة في الحديث.                   |
| •• | س٦ دلِّلْ مِنَ الحديث على مكانة الزكاة في الإسلام.                   |
|    |                                                                      |